
13

Note au lecteur

Il m’a fallu utiliser des noms fictifs dans les témoignages 
auxquels je réfère pour vous livrer mon expérimentation 
spirituelle. J’ai également modifié certains détails qui auraient 
pu dévoiler l’identité de ces personnes. Cette précaution était 
nécessaire pour assurer le respect de leur vie privée et celle de 
leur famille. Le cœur de ce qui vous est rapporté a cependant 
été scrupuleusement conservé, de sorte que la valeur des 
phénomènes n’en a aucunement été affectée.

***

Comme je livre le fruit de mes propres expériences 
médiumniques, je dois référer tout au long de cet écrit à des 
témoignages où je fus directement impliqué. C’est donc par la 
force des choses que je procède ainsi. Cette façon de faire ne 
vise aucunement à me mettre en valeur. Je sais fort bien que 
l’exercice de la médiumnité n’est rien de plus que l’acceptation 
d’être utilisé comme un simple instrument. Mes recherches 
m’ont clairement démontré qu’un médium ne diffère pas 
de tous les autres incarnés sur cette Terre, en ce sens qu’il ne 
trouve sa vraie valeur et n’accumule de vrais mérites que dans 
la mesure du bien qu’il applique dans son quotidien.

***

J’aimerais également souligner que je ne m’accorde qu’un 



14

L’AU-DELÀ À NOTRE ÉCOUTE

mérite relatif pour la rédaction de ce troisième livre. Comme 
pour les deux premiers, je reçus l’assistance directe de mes amis 
de lumière, autant pendant mes expérimentations que pendant 
la composition de cet écrit. Parfois, en déposant mon crayon, 
juste avant de quitter mon bureau, il m’arrivait d’apercevoir 
deux Esprits très lumineux devant moi. Ils se retournaient 
lentement, sortaient de la pièce, puis disparaissaient. Ils étaient 
venus m’aider dans ce que j’écrivais, m’inspirant pour que tout 
soit conforme avec ce qui devait être publié.

***

À certaines étapes du développement, je reviendrai spora-
diquement sur des éléments déjà vus dans les pages antérieures. 
Cette façon de procéder ne découle pas d’un manquement aux 
règles littéraires, mais du désir de m’assurer que la réflexion 
sera bien comprise dans toutes ses nuances et sa globalité.

***

Avant que vous ne commenciez la lecture de cet ouvrage, 
j’aimerais vous signaler qu’il contient des témoignages 
susceptibles d’impressionner certains lecteurs ou lectrices 
peu habitués aux types de manifestations rapportées. Vous 
les retrouverez principalement dans la troisième partie 
du chapitre trois traitant de l’action de la prière face aux 
manifestations malveillantes. J’ai cependant tenu compte de 
cette particularité dans l’élaboration de ce sujet. Le lecteur ou 
la lectrice qui le désire peut donc passer outre à cette partie 
sans perdre l’essentiel de la réflexion globale.



15

Introduction

Nous voilà de nouveau réunis par le lien de l’écriture. 
Comme vous le voyez, ma démarche spirituelle n’a pas cessé 
depuis la publication de mon deuxième ouvrage.

Je retourne à la plume, car depuis, d’autres expériences ont 
enraciné encore davantage toutes les conclusions antérieures 
que je vous ai livrées. Je les partage donc simplement avec vous 
en espérant, sans aucune prétention, qu’elles pourront vous 
inciter à utiliser un formidable levier que Dieu a mis à notre 
portée : la prière dans toute sa gratuité.

L’invocation spirituelle constitue sans contredit le mode 
d’échange avec l’au-delà le plus répandu sur notre planète. 
Presque toutes les cultures et toutes les religions de l’histoire se 
la sont appropriée sous une forme ou sous une autre. La raison 
de son omniprésence est fort simple : l’homme est un Esprit 
incarné en constante relation, consciente ou inconsciente, 
avec l’au-delà qui l’entoure.

L’émergence de la science moderne eut comme premier 
effet d’étouffer l’importance officielle de l’appel vers Dieu. 
Stimulé par un orgueil doublé d’une ignorance spirituelle, 
l’homme savant crut un temps que la matière représentait 
la source de remèdes à tous ses maux. Mais en dépit de ses 
préjugés et même de sa volonté, il ne put couper les ponts avec 
le monde invisible qui se maintenaient bien malgré lui.

En avançant dans le vingt et unième siècle, la science 
découvrira progressivement toute la place qui doit être sienne. 
De plus en plus, elle cessera de rejeter systématiquement tout 



16

L’AU-DELÀ À NOTRE ÉCOUTE

ce qui ne cadre pas avec la teneur matérialiste de son message 
traditionnel. Non pas qu’elle ne soit pas importante, bien 
au contraire, mais la science en verra les limites et finira par 
jouer son véritable rôle, à savoir de permettre la découverte 
et l’élargissement de la connaissance humaine dans toutes les 
sphères qui la concernent, autant dans le monde matériel que 
spirituel.

Des recherches très sérieuses ont déjà fait l’objet de 
publications dont les résultats démontrent très clairement 
la force réelle de nos requêtes spirituelles. Bien d’autres se 
rajouteront plus tard, alimentées par de véritables scientifiques 
qui ne borneront pas leurs hypothèses aux limites de leurs 
préjugés personnels, mais s’ouvriront au champ presque infini 
de la véritable connaissance.

La démarche que j’ai personnellement entreprise depuis 
le décès de ma sœur Denise m’a conduit à plusieurs de leurs 
conclusions et à bien d’autres encore, bien que le motif de 
mon expérimentation fût plus exclusivement spirituel.

Dans les pages qui vont suivre, je tenterai donc de vous 
exposer les différentes composantes que mes recherches 
m’ont confirmées et qui sont impliquées dans le processus 
de l’invocation de l’au-delà. Mon approche pourra parfois 
vous sembler un peu technique, mais je crois que toutes les 
informations que je vous livrerai auront vraiment leur place 
pour assurer une bonne compréhension du phénomène et de 
ses possibilités.

Bien sûr, je suis bien conscient que, vous qui lisez ces lignes, 
pouvez vivre des expériences aussi enrichissantes et peut-être 
même encore plus que les miennes, mais je crois que celles 
que j’ai retenues pourront répondre à plusieurs questions, du 
moins chez ceux et celles qui s’interrogent dans la sincérité de 
leur cheminement.

Je vous ouvre maintenant la porte des connaissances que 
ma démarche m’a fait découvrir. Puisse Dieu autoriser qu’elles 
vous soient profitables à votre tour dans votre propre réflexion 
spirituelle.



17

Chapitre 1

La nature intime de l’homme

Pour bien saisir toutes les données qui seront dévoilées, 
nous devons d’abord nous assurer que nous comprenons 
bien la nature intime de l’être humain. Pour ce faire, nous 
commencerons notre réflexion par un bref rappel de certaines 
informations reçues directement de l’au-delà et que j’ai 
expliquées dans mes deux premiers ouvrages. Je procède 
ainsi autant pour les initiés que pour les néophytes, car ces 
connaissances sont tout à fait fondamentales si nous voulons 
parcourir les chapitres à venir avec clarté et en tirer la meilleure 
compréhension.

1. LES QUATRE COMPOSANTES INTERACTIVES  
 DE L’ÊTRE HUMAIN

Un œil mécanique, qui regarderait l’homme actuel de la 
Terre, définirait l’objet de sa vision comme un être de chair 
pourvu d’une intelligence articulée à partir d’un cerveau 
complexe qui lui délimite toutes ses fonctions. Basant son 
analyse sur des données strictement empiriques, il ne verrait 
que les apparences qui masquent les dimensions intrinsèques 
et plus subtiles qui font de nous des êtres humains.

Évidemment, si nous partions d’un tel niveau de compré hen-
sion de l’homme, notre étude sur la prière n’aurait aucun sens et 
notre réflexion spirituelle aboutirait directement au néant.

Or, qu’en est-il réellement?
L’homme possède quatre composantes fondamentales 



18

L’AU-DELÀ À NOTRE ÉCOUTE

dont l’interaction lui permet de vivre dans son contexte 
d’incarnation.

La première composante est celle qu’aurait perçue l’œil 
mécanique dont nous parlions tout à l’heure. C’est la partie 
la plus évidente de l’homme : le corps physique avec toute 
son opacité. Celui-ci constitue le véhicule de chair qui permet 
à l’Esprit de vivre en relation directe avec les dimensions 
physiques de notre monde. Ce véhicule temporaire possède une 
énergie de vie bien à lui qui est différente de celle de l’Esprit. 
Il est périssable et mortel. L’Esprit incarné y est rattaché de la 
première seconde de la conception jusqu’au dernier instant 
de sa mort physique. Cette première composante est très 
importante pour l’Esprit, car elle lui permet d’atteindre des 
objectifs d’évolutions intellectuelle et morale qu’il ne pourrait 
réussir sans elle.

La seconde composante est celle de l’Esprit, siège de toute 
notre personnalité. C’est lui qui se personnalise dans le corps 
de chair. L’Esprit est strictement de nature divine. S’il était 
dépouillé de son enveloppe, l’Esprit ne serait que lumière sans 
forme bien définie. C’est dans cette composante que réside 
notre moi avec son histoire et tous ses acquis.

L’Esprit est foncièrement éternel. Bien qu’il ait été créé 
à son origine, la mort ne peut avoir aucune emprise sur lui. Il 
survit à une multitude d’incarnations où, chaque fois, il doit 
s’unir à un véhicule charnel qui lui permet de progresser vers 
Dieu, son créateur. C’est parce que l’Esprit est éternel que 
nous pouvons recevoir un retour de nos prières. En survivant 
au-delà de la mort, chaque défunt peut ainsi agir auprès de 
nous dans la pleine mesure de ses acquis.

La troisième composante constitue l’enveloppe intime 
dont l’Esprit est revêtu de façon permanente : c’est le 
périsprit. Il pourrait se définir comme étant un véritable 
corps semi-matériel dont l’Esprit ne peut se séparer. C’est 
par cette composante que l’Esprit exprime son individualité 
et son identité. L’Esprit y conserve le souvenir de toute son 
antériorité. Son histoire intime y est totalement imprégnée. À 
la création de l’Esprit, cette enveloppe présente une densité 
très opaque qui empêche la lumière intérieure dont il est fait 
de s’exprimer. C’est le siège de toutes nos pulsions et de toutes 
nos faiblesses.



19

L’AU-DELÀ À NOTRE ÉCOUTE

Pendant l’incarnation, c’est dans cette composante que se 
répercute presque tout ce que nous vivons pour s’y inscrire à 
tout jamais dans une mémoire éternelle.

Lorsque nous parlons d’épuration spirituelle, nous 
référons directement à cette composante. Nous évoquons 
alors un processus par lequel les impuretés intellectuelles et 
morales se détachent du périsprit pour permettre à l’Esprit 
de s’exprimer dans toute sa lumière. Cette épuration est 
progressive et nécessite de nombreuses incarnations adaptées 
à l’histoire intime de l’Esprit.

Cette composante est également le modèle constitutif de 
nos corps charnels. Contrairement à ce que nous pensons, 
le code génétique n’apporte qu’une contribution partielle 
au développement fœtal. Il n’est en fait que le support à 
l’organisation matérielle, elle-même conditionnée par le 
modèle que lui impose le périsprit rattaché aux cellules de base 
depuis la conception. À titre d’exemple, si nous avons deux 
oreilles, un nez et deux yeux, c’est parce qu’il y a deux oreilles, 
un nez et deux yeux dans le périsprit. Le code génétique ne 
fait que conditionner la forme. C’est ainsi que nous aurons le 
nez d’un tel parent ou les yeux de tel autre. Chaque organe 
physique y trouve son correspondant.

Le périsprit est extrêmement important dans la 
compréhension des phénomènes spirituels, car, sans lui, aucun 
Esprit ne pourrait entrer en relation avec les vivants. Sans 
cette composante, il nous serait même impossible d’utiliser 
nos corps charnels, car elle constitue le tampon indispensable 
à toute action de l’Esprit dans le monde matériel. C’est par 
le périsprit que l’Esprit peut organiser et transmettre les 
commandes psychomotrices à son corps physique. De plus, il 
est le siège de la réserve du fluide animalisé d’où le corps de 
chair puisera son énergie de vie pendant toute l’incarnation.

La quatrième composante s’appelle la corde d’argent. C’est 
le fil conducteur qui permet à l’Esprit de transmettre le flux 
vital à son corps physique. Son nom découle directement de 
l’apparence argentée qu’elle présente à tous ceux et celles qui 
sont en mesure de la percevoir. La corde d’argent est toujours 
rattachée au corps physique dans la zone comprise entre le 
milieu du sternum (pour les plus avancés en spiritualité) et 
la partie supérieure du ventre (pour les moins évolués dans 



20

L’AU-DELÀ À NOTRE ÉCOUTE

la longue montée vers Dieu). C’est un peu l’équivalent du 
cordon ombilical qui relie le fœtus au placenta nourricier. La 
corde d’argent est un véritable prolongement du périsprit. Elle 
y reste liée pendant les périodes d’erraticité. Lorsque la mort 
survient, c’est la corde d’argent qui se rompt. Dès lors, l’Esprit 
ne peut plus transmettre ses ordres à son véhicule charnel qui 
cesse de recevoir le flux de la vie.

Chaque composante de l’être humain est donc intimement 
reliée aux trois autres, autant par son rôle que par ses fonc-
tions. Les perturbations que l’une ou l’autre subit pendant 
l’incarnation peuvent engendrer d’importantes répercussions 
dans l’harmonie de l’Esprit et surtout du corps physique. Nous 
le verrons d’ailleurs de façon fort évidente dans les pages qui 
vont suivre. Nous y comprendrons également que nous avons 
été créés de façon à pouvoir reconnaître et atteindre tous les 
leviers de secours et de soutien que Dieu a mis à notre portée.

2. NOTRE EXISTENCE TERRESTRE

Le deuxième aspect de la nature intime de l’homme, dont 
nous devons nous rappeler pour aborder efficacement notre 
sujet, concerne le but de l’existence humaine sur Terre.

Nos conditions d’existence
Il est important de bien comprendre que nos conditions 

d’existence ne sont pas le fruit du hasard. Celui qui naît pauvre 
ou malade ne subit aucune injustice par rapport à celui qui naît 
riche ou en santé. Ce ne sont que des conditions d’incarnation 
différentes choisies – ou du moins acceptées – par l’incarné lui-
même comme contexte idéal pour atteindre certains objectifs 
d’incarnation. Ainsi, celui qui connaît la richesse aujourd’hui 
pourra subir la pauvreté lors d’une autre existence s’il le juge 
à propos pour son évolution spirituelle.

Il en est ainsi pour notre milieu familial, notre niveau 
social, notre entourage de quartier, notre travail et même 
notre nationalité et le pays dans lequel nous vivons.

Notre contexte d’incarnation est directement relié à 
des objectifs que nous nous sommes fixés avant de naître. 
Ainsi, si en Esprit il nous est apparu favorable de subir telle 
souffrance et de traverser telle difficulté, nous naissons dans 



21

L’AU-DELÀ À NOTRE ÉCOUTE

des conditions qui les placent sur notre route. Sous le voile qui 
fait oublier, nous pouvons nous plaindre et pleurer, mais, dans 
notre lucidité d’Esprit que nous retrouvons à chaque période 
de sommeil, nous constatons que tout cela a sa raison d’être et 
nous revenons de bon gré vivre chacune de nos journées.

Nos objectifs d’incarnation
Nous vivons sur Terre un peu comme des écoliers qui vont 

apprendre à l’école. Nous avons des devoirs à accomplir et des 
leçons à retenir. Selon les efforts fournis et la motivation qui 
les aura alimentés, nous réussirons à gravir les degrés qui nous 
seront garantis pour l’éternité.

De façon plus précise, nous pourrions dire que la Terre 
est un des immenses laboratoires d’expérimentation qui nous 
permet de mieux atteindre notre composante de base : celle de 
l’Esprit. Cette expérimentation dans le monde de la matière 
peut découler de trois types d’objectifs qui, bien que distincts, 
poursuivent tous le but commun de l’avancement spirituel.

Le karma

C’est l’objectif d’incarnation qui engendre le plus de 
confusion chez l’incarné, car ses conditions d’application 
peuvent facilement donner la fausse impression d’une injustice 
divine.

Le karma regroupe toutes les conséquences qui découlent 
des mauvais choix de notre ignorance passée. Exception faite 
des suicidés qui doivent revenir dès la fois suivante avec des 
séquelles consécutives à leur geste autodestructeur, l’affran-
chissement karmique n’apparaît généralement que lorsque 
l’esprit a compris l’importance de son avancement spirituel. Il 
peut donc s’être écoulé une très longue période d’incarnations 
et d’erraticités avant que l’Esprit n’assume les conséquences 
karmiques de ses erreurs passées. La raison en est fort simple : 
c’est l’Esprit lui-même qui se l’impose lorsqu’il désire se rendre 
digne des vibrations divines pour partager sa proximité.

Dans notre lente évolution, nous commettons bien des 
fautes et, par le fait même, nous nous endettons à bien des 
égards. Au début, nous passons facilement par-dessus tout 
cela, nous sentant plus ou moins en obligation devant tout ce 
qui a pu découler de notre ignorance. Or, à force de grandir, 



22

L’AU-DELÀ À NOTRE ÉCOUTE

nous parvenons à un degré d’épuration et d’éveil qui nous fait 
comprendre toute la grandeur du Créateur. À force de monter, 
notre avancement devient tel, que nous voulons partager nos 
vibrations de plus en plus lumineuses avec celles de Dieu. C’est 
à ce moment que nous regardons bien en face tout le mal que 
nos pèlerinages d’incarnation ont pu semer. Nous nous sentons 
alors tout à fait indignes de Dieu. Les conséquences négatives 
de nos erreurs lointaines constituent dorénavant un véritable 
boulet nous empêchant d’accéder au monde de la lumière 
pure. Il devient donc impératif de nous débarrasser de ce 
fardeau. C’est là que nous demandons de nous affranchir en 
venant subir à notre tour ce que nous avons fait subir aux autres.

Dieu ne l’exige aucunement et Il est prêt à nous accueillir 
ainsi, mais, jusqu’à ce jour, dans l’écoulement des milliards de 
siècles où une multitude d’Esprits se sont réincarnés, nul ne 
semble avoir échappé à cette façon de réagir. C’est comme si 
c’était la seule manière de pouvoir accéder au bonheur d’être 
près de Dieu.

C’est pour cela que, malgré un grand avancement, nous 
pouvons quand même revenir dans des contextes d’existences 
souvent fort difficiles qui nous libèrent graduellement de notre 
passé. C’est ce qui explique d’ailleurs que tant de difficultés 
frappent si souvent des personnes justes et honnêtes. Ce sont 
des Esprits qui ont grandement évolué et qui expriment leurs 
acquis éternels à travers leurs souffrances libératrices.

Un Esprit incarné n’est donc jamais en état de punition 
découlant d’une sentence divine; il ne fait qu’assumer son 
propre jugement qu’il s’est appliqué à lui-même dans la grande 
lucidité de l’au-delà.

Les épreuves

Cet objectif d’incarnation terrestre prend une large part 
dans la vie de plusieurs d’entre nous. Par les épreuves, l’Esprit 
découvre la véritable mesure de ses acquis. Il sonde également 
son rythme de progression et constate la profondeur d’enraci-
nement de son désir d’avancer. Par elles, il évalue le chemin 
qu’il reste à parcourir.

Pour être vraiment comprises, les épreuves terrestres 
doivent être définies dans le sens pédagogique du terme. Ce 
sont de véritables examens que nous subissons par intervalles 



23

L’AU-DELÀ À NOTRE ÉCOUTE

adaptés à notre vécu. Tout se passe comme chez l’écolier qui 
doit réussir ses examens scolaires à la fin de son trimestre. Il 
est soumis à une série d’épreuves qui lui permettent, ainsi 
qu’aux maîtres qui lui enseignent, de mesurer son niveau réel 
de compréhension et d’intégration des enseignements reçus.

Il est primordial de bien saisir qu’aucune épreuve ne 
découle d’une punition divine ou du plaisir morbide d’un 
Dieu maniaque qui nous regarde souffrir. L’enseignant qui fait 
passer un examen à ses élèves ne cherche pas à leur faire du 
tort. Il ne veut que les aider dans leurs apprentissages.

Un peu avant d’écrire ces lignes, j’entendais à la radio 
un intervenant social exprimer la fragilité de sa foi devant 
toutes les souffrances qu’il rencontrait. Il disait avec beaucoup 
d’amertume qu’un supposé Dieu d’amour ne pourrait 
abandonner ainsi tous ses enfants. Je comprenais son désarroi, 
car, avec les fausses prémisses sur lesquelles se fondait son 
raisonnement, il ne pouvait conclure autrement.

Or, la dure réalité qu’il nous décrivait avait une raison d’être 
bien différente de celle qui référait à une négligence divine. 
Plusieurs des personnes souffrantes dont il s’occupait venaient, 
comme nous l’avons vu tout à l’heure, se libérer d’un lointain 
passé. Plusieurs autres voulaient mesurer leur compréhension 
des lois divines. D’autres évaluaient la profondeur de leur 
dégagement, d’autres constataient l’ampleur de leurs fai-
blesses, d’autres enfin venaient se grandir. Quant à lui, il 
subissait l’épreuve de la compassion et du dévouement envers 
les siens, épreuve qu’il réussissait d’ailleurs fort bien.

La situation des gens dont il s’occupait s’avérait certes très 
difficile, mais jamais Dieu n’avait voulu toutes ces souffrances. 
À la demande de ces personnes et de leur Ange gardien, Il les 
avait autorisées parce qu’elles permettaient de se dégager plus 
vite et de s’approcher davantage des vibrations divines. Dieu 
avait encore agi en bon père du ciel qui ne veut que le bien 
ultime pour toute sa progéniture.

N’en est-il pas ainsi pour nous lorsque nous encourageons 
nos propres enfants à entreprendre tel choix d’études ou de 
carrière alors que nous savons que les exigences sont grandes et 
qu’il n’y aura rien de facile? Ce n’est pas que nous souhaitions 
qu’ils souffrent, mais simplement que nous désirons qu’ils 
réussissent dans ce qu’ils veulent et peuvent accomplir.


