Premiere partie

QUELQUES
ECLAIRCISSEMENTS
UTILES A UNE MEILLEURE
COMPREHENSION DE L’AL-
LEGORIE

Je dis alors: «Exploiter le plus possible les possibles
en soi, qui sont aussi nombreux sans doute que les
planeétes des systemes solaires des galaxies de 'univers
de soi.»

JACQUES LANGUIRAND






D’OU VIENT L’ALLEGORIE

Ce n’est pas en regardant la lumiere qu’on devient
lumineux mais en plongeant dans son obscurité.

CARL G. JUNG

Le mot allégorie origine de deux mots grecs: allos
(autre) et agoreuin (parler). Ce qui signifie : employer des
termes autres que les termes propres. En parlant d’'une
chose, 'allégorie nous parlera donc d’'une autre chose.

«Char allégorique» est une expression qui nous
rejoint plus facilement. L’allégorie sollicite notre ouie
et nous propose de construire notre propre scénario
intérieur alors qu’un char allégorique est porteur d’un
message visuel.

Une des plus anciennes et des plus célebres allé-
gories est sans aucun doute celle de «La caverne», de
Platon, qui remonte au IVe siécle avant J.-C. et dont voici
un résumeé:

Des prisonniers enchainés au fond d’une caverne,
le corps et la téte immobilisés, regardent défiler des
ombres sur la paroi de la caverne qu’ils ont devant
eux, tout en percevant des échos de voix [...] En
retrait, loin sur une hauteur, un feu, éclairant des
figurines ou des marionnettes passant au-dessus
d’un petit mur, projette leurs ombres sur la paroi du
fond de la grotte [...] On libére un prisonnier et on
le sort de la caverne, et lorsqu’il redescend malha-
bilement dans la noirceur, les yeux tout inondés de
lumiere, il devient, du fait de sa maladresse, I'objet
de risée de ses compagnons enchaines.’

Dans cette histoire, le monde de la caverne symbolise
le monde sensible, etle monde du jour, le monde intelligible.

21



Pour Platon, ce récit représente les différentes étapes de
I’éducation et de la progression du philosophe jusqu’a la
science du bien.

Cette histoire pourrait aussi nous faire voir comment
les étres humains sont souvent victimes de leurs propres
perceptions et de leurs propres pieges.

Par ailleurs, cette allégorie a été reprise dans diffé-
rents domaines et méme en administration par Gareth
Morgan.?

Nous voyons donc que cette histoire symbolique,
vieille de 2400 ans, est encore trés actuelle, et nous
pourrions en tirer une foule de legons en fonction de notre
propre vie...

L’allégorie, cette technique d’intervention a la fois
puissante et fascinante, a été développée et popularisée
au XXesiecle par le psychiatre américain Milton H. Erickson
(1901-1980). Un grand nombre de ses adeptes ont par
ailleurs assuré sa diffusion a travers le monde. Je pense,
entre autres, a J. Antoine Malarewicz, Jeffrey Zeig, Syd-
ney Rosen, Jay Haley, David Gordon, Paul Watzlawick,
Joyce C. Mills, Richard J. Crowley, Jean Monbourquette
et Michel Kérouac.

Par contre, les spécialistes de la programmation
neurolinguistique (PNL), basée sur le langage de I'incons-
cient (visuel, auditif, kinesthésique, olfactif et gustatif), ont
intégré les allégories comme autre technique de change-
ment afin de modifier notre réalité. Parmi ceux-la, nous
pouvons citer Richard Bandler, John Grinder, Anthony
Robbins, Robert Dilts, Tad James, Anne Entus, Connirae
et Steeve Andreas, Tamara Andreas, Josiane de Saint-
Paul, Sylvie Tenenbaum, Alain Cayrol, Paul Liekens et
Ibrahim Elfiki.

22



COMMENT DEFINIR L’ALLEGORIE

Princesses, chevaliers, enchantements et dragons,
mysteres et aventures [...] sont ici maintenant, et sont
méme tout ce qui a jamais vécu sur terre!

RICHARD BACH

La plupart des grandes religions et civilisations trans-
mettaient autrefois leurs croyances, leurs cultures, leurs
connaissances et leurs valeurs a travers la tradition orale
par le biais de Iégendes, de mythes, de contes, d’histoires,
de paraboles, de fables, de métaphores et d’allégories.

Encore aujourd’hui, ces formes d’expressions sym-
boliques permettent aux hommes «d’approcher un peu le
réel, de se retrouver tant bien que mal, de se comprendre
un tant soit peu. Dans tous les temps, elles ont joué un
trés grand rle dans la vie affective, intellectuelle et morale
des hommes.»?

Jusqu’au XVII® siécle, les contes ont été réservés
aux adultes. Puis le développement du courant rationnel
a destiné les contes aux enfants seulement.

Comme le note M.-L. von Franz, il y a peu de temps
encore, la plupart des adultes ne se seraient pas donné
le ridicule de prendre les contes de fées au sérieux [...]
mais, avec toutes les études scientifiques et littéraires
dont ils ont été I'objet, il y a un trés grand regain d’intérét
pour cette forme de littérature.* Les essais d’interprétation
et les approches psychologiques auxquels ils ont donné
lieu (B. Bettelheim, C. G. Jung, G. Jean, M.-L. von Franz,
etc.) y sont sirement pour quelque chose.

Au cours des quatre derniéres décennies, I'univers
merveilleux de nos jeunes a, de plus en plus, basculé dans
un monde trés organisé avec I'apparition de la télévision, de
I'ordinateur, des jeux vidéo et de I'autoroute électronique.
Ce qui laisse aux utilisateurs de moins en moins de place a

23



I'imagination. Par ailleurs, de 'avis de B. Bergeron, les jeux
interactifs comme Super Mario Bross de Nintendo seraient
des contes qui reviennent sous une forme nouvelle. Au fil
du jeu et des interventions du joueur, nous assisterions
au développement d’un conte, de la situation initiale a sa
conclusion logique. L’apparition de la réalité virtuelle, tou-
jours selon B. Bergeron, propulserait le joueur a I'intérieur
méme du récit, accompagnant le héros a titre d’auxiliaire
magique, sur la route tumultueuse de sa quéte.

C’est a nous, donc, de modifier la situation, d’adapter
ces avancées technologiques aux métaphores, aux fables,
aux paraboles, aux allégories, et de réactualiser la magie
du merveilleux a travers notre vie quotidienne.

Une des fagons de le faire, c’est I'exploitation des
grands contes de fées (par exemple : G. Corneau dans
L’Amour en Guerre), mais c’est aussi I'utilisation des mé-
taphores, des récits symboliques (paraboles, fables, etc.)
et des allégories.

Au départ, la métaphore se définit comme la transpo-
sition d’'un élément d’'un domaine a un autre. Par exemple,
lorsqu’on dit d’'une personne qu’elle est dans la fleur de
I'age, nous voulons signifier qu’elle est dans le plein éclat
de sa jeunesse. La métaphore thérapeutique prendra ce-
pendant pour nous un sens beaucoup plus large. D. Gordon
la définit comme «une histoire présentée dans le but de
conseiller et d’éduquer»® et J. de Saint-Paul et S. Tenen-
baum affirment que «lorsque nous parlons de métaphore,
nous faisons généralement référence a une histoire, vraie
ou inventée, plus ou moins longue et plus ou moins éla-
borée, racontée dans le but d’atteindre notre objectif ou
d’aider une personne a atteindre le sien en suscitant des
associations.»®

La fable et la parabole, par contre, se définissent
comme un récit servant a présenter un enseignement. En
voici un exemple :

24



Un homme un jour partit a I'aventure avec l'in-
tention de séjourner longtemps dans la jungle
africaine. Sitét arrivé a Nairobi, il se mit en quéte
d’un guide. Pensant conclure un bon marché, il
embaucha le premier qui s’offrit. Une fois dans
la jungle, il se rendit compte que le guide n’avait
emporté aucune serpe ou machette pour se
frayer un chemin, et qu’il y pénétrait lui aussi
pour la premiére fois. lls se perdirent apres une
demi-journée, et finirent par y mourir tous les
deux. Ainsi en est-il de quiconque veut découvrir
et scruter le monde des symboles en se fiant au
premier venu.”

L’allégorie, quant a elle, est un jeu mental et littéraire,
conscient et recherché d’un bout a l'autre. Elle consiste a
traduire, dans un récit, une histoire qui sous-entend une
analogie ou une comparaison avec une situation de vie.
La définition la plus originale de I'allégorie me vient d’une
fillette de dix ans qui, lors d’une visite dans sa classe, me
communiqua simplement ceci : «L’allégorie, d’aprés moi,
c’est une histoire qu’on invente, a partir d’'une vraie his-
toire, pour faire comprendre quelque chose au cerveau.»
Qui dit mieux?...

Voici ce que pourrait donner I'exemple cité plus haut
s’il était transposé sous une forme allégorique:

Nous voici a I'entrée d’une jungle. L 'aventure com-
mence. Laissons de cété nos bulldozers et nos
prétentions de tracer une autoroute. N'essayons
pas de sauver du temps en nous agrippant a des
lianes. Contentons-nous de mettre un pied devant
l'autre et de suivre le guide dans le petit sentier
qu'il tracera a mesure, a l'aide d’une modeste
serpe ou machette.®

25



L’allégorie deviendra dés lors un instrument précieux
qui va mettre en mots ce qui autrement risquerait de rester
enfoui dans le silence : peurs, angoisses, désirs, culpabili-
tés, rivalités, énigmes et interrogations de toutes sortes.

Nous voyons donc que les contes, récits ou histoi-
res métaphoriques, les métaphores thérapeutiques et
les allégories sont des entités qui sont trés prés l'une de
’autre, si bien que souvent on les associera pour parler
d’une méme réalité.

COMMENT FONCTIONNE LE MENTAL CONSCIENT
ET LE MENTAL INCONSCIENT

La raison et la science ne relient les hommes qu’aux
choses, mais ce qui relie les hommes entre eux, [...]
c’est cette représentation affective parce que vécue,
et qui constitue 'empire des images.

GILBERT DURAND

Depuis toujours, le cerveau a fait 'objet de recherches
intensives. A I'aube de ce XXI° siécle, on sait maintenant
qu’il se divise en deux parties : la gauche et la droite. Ro-
ger Sperry a du reste recu le prix Nobel de médecine en
1981 pour ses travaux relatifs au fonctionnement de ces
deux hémisphéres.

Généralement, on attribue a I'hémisphere gauche
des fonctions analytiques et rationnelles (le langage, le
décodage, la pensée linéaire, l'arithmétique, I'écriture,
la communication digitale, les processus secondaires en
psychanalyse, le verbal, etc.). A ’'hémisphére droit sont
redevables la plupart des activités sensibles, émotionnelles
et globales (la synthése, la compréhension du langage,
I'affectivité, la musique, I'intuition, les gestes routiniers, les
réves, la communication analogique, les apprentissages,
les fonctions vitales, les processus primaires en psycha-

26



nalyse, le non-verbal, I'esprit symbolique et métaphorique,
etc.). Il serait bon de noter ici, avec L. V. Williams, que les
techniques que nous avons identifi€es comme étant asso-
ciées avec le fonctionnement de ’'hémisphére droit ne sont
pas nécessairement localisées dans cet hémisphére mais
représentent plutét des types de traitement de I'information
que nous pouvons associer a ’'hémisphére droit.®

Autrement dit, la partie gauche du cerveau met en
ordre, comme un puzzle, des piéces séparées en sé-
quences, tandis que la partie droite en percoit la totalité
d’'une fagcon simultanée, globale et holistique.' Williams
propose une belle analogie a ce sujet: ’'hémisphére gau-
che serait comme une fourmiparce qu’elle voit seulement
les détails, les uns aprés les autres, a mesure qu’elle se
déplace tout droit d’'un point a un autre; ’'hémisphére droit
serait comme un aigle parce qu’il voit tout d’un coup d’ceil
quand il vole."

Dans un fonctionnement optimum, les deux hémis-
pheres doivent évidemment agir en collaboration et en
intercommunication constante. La connexion est assurée
par le corps calleux.

D’aprés M. H. Erickson, le mental conscient siégerait
dans la partie gauche et le mental inconscient se situerait
dans la partie droite. Il considérait, par contre, que lorsqu’il
s’adressait a un patient, il communiquait autant avec son
conscient qu’avec son inconscient.

Pour Erickson, «l'inconscient est le lieu ou le sujet
peut trouver [...] les solutions a ses problemes, solutions
non utilisées a cause des limites dues aux apprentissages
conscients du sujet.» 2

Selon Jung, des contenus conscients de notre esprit
peuvent disparaitre dans notre inconscient et de nouveaux
contenus peuvent en émerger. |l rappelle que nous en
trouvons des exemples dans la vie de tous les jours ou des
dilemmes sont parfois résolus par un apercu nouveau et
tout a faitinattendu du probléme. Ildonne méme I'exemple
du mathématicien Poincaré et du chimiste Kékulé qui ont

27



admis devoir d'importantes découvertes a de soudaines
images révélatrices surgies de leur inconscient.™

Nous devons donc apprendre a faire confiance a
notre mental inconscient. Pour les gens qui éprouvent le
besoin d’avoir l'illusion que leur conscient contréle leur
comportement, R. Bandler leur propose 'activité suivante :
«La prochaine fois qu’on vous tendra la main, je voudrais
que consciemment vous ne tendiez pas la main; vous
verrez bien si votre bras se léve ou non. Je parie que votre
conscient se rendra compte que c’est le moment d’inter-
venir et d’'interrompre votre comportement lorsque vous
aurez déja le bras a mi-chemin. Et ceci vous indiquera
clairement qui est a la barre.»'

D’aprés Bandler et Grinder, 95 % de nos habiletés
et de nos apprentissages se font a partir de notre mental
inconscient. Jacques Salomé, quant a lui, affirme que
la dimension réaliste compte pour 20 % dans une com-
munication de qualité et que celle de l'imaginaire et du
symbolisme réunis y sont pour 80 %."°

Pour Erickson, le mental inconscient des gens est le
dépositaire de la totalité des apprentissages acquis depuis
leur enfance. La plupart des notions sont consciemment
oubliées mais disponibles en tout temps'®, en particulier
par le biais de I'histoire métaphorique ou de l'allégorie.
De plus, comme l'affirme J. Monbourquette, l'individu a
tout en lui pour s’aider lui-méme grace a ses ressources
illimitées de connaissances et d’expériences qu'il suffit de
stimuler pour les rendre disponibles.'”

Selon L. V. Williams, «la métaphore ne crée pas
I'expérience. Avec la métaphore, on donne l'occasion de
se servir du mécanisme de connexion entre un concept
nouveau et 'expérience préalable. Il ne peuty avoir d’acqui-
sition nouvelle dans un espace vide. Nous acquérons des
connaissances nouvelles en découvrant comment elles se
rattachent avec ce que nous savons déja. Plus le lien est
clair, plus I'acquisition sera facile et solide. La métaphore
est un mécanisme destiné a établir des connexions.»®

28



Voila ce qui nous permet d’avoir une meilleure
compréhension du mécanisme de 'allégorie. Tout comme
I’histoire métaphorique, elle est un processus par lequel
la personne fait une découverte a partir de l'intérieur. Elle
accede a une connaissance nouvelle qui émerge de son
propre mental inconscient vers son mental conscient.

COMMENT VOTRE MENTAL INCONSCIENT
COMMUNIQUE AVEC VOUS (votre mental conscient) ET
VOUS AVEC LUI

Voir I'inconscient comme un ami, c’est considérer que
des forces inconnues me menent la ou je dois aller
pour apprendre quelque chose sur moi, [...] pour dé-
couvrir des ressources insoupgonnées et des facettes
inexploitées.

JACQUES SALOME

Le mental inconscient possede son propre mode de
fonctionnement. Comme le dit J. de Saint-Paul, il percoit,
pense et réagit au monde de fagcon autonome. Il est donc
responsable de différents phénomenes percus au niveau
conscient.On peut songer a diverses réactions émotives,
a quelques types de malaises, de souffrances physiques,
a certaines prémonitions ou intuitions qui sont, selon Jung,
une fonction irrationnelle et le produit d’'une inspiration.

La plus grande partie des messages de notre incons-
cient nous parvient cependant sous forme de fantasmes et
de réves qui, toujours selon Jung, sont d’une importance
plus grande qu’on ne le croit en général'®, car le réve
serait, comme I'écrit A. Muchielli, «I’'expression du vécu
problématique du sujet, I'expression métaphorique de ce
qui le préoccupe.»?°

G. Corneau compléte d’ailleurs cette théorie en in-

29



diquant que «comme les réves, les contes expriment de
facon imagée ce qui se trame dans le fond de I'inconscient
collectif d’une société.»2' M.-L. von Franz appuie aussi cette
hypothése en ajoutant que contes et réves s’interpellent
en échos : les contes sont comme des réves collectifs et
les réves comme des contes personnels. Pour madame
von Franz, «tout réve est une sorte de conte sorti de I'in-
conscient, qui, sous forme symbolique, nous raconte une
histoire chargée de sens.»?2

Les symboles sont donc d’une importance capitale
dans I'expression de notre mental inconscient. lIs régissent
tous les aspects internes de notre vie psychique. Jung
croit que les symboles sont une fonction vitale en tant que
moyens d’expression et de changement de la vie.?

Inversement, si nous (le mental conscient) voulons
communiquer avec notre mental inconscient et opérer
certains changements, si minimes soient-ils, nous devons
utiliser le méme systéme de communication que lui, qui
est composé essentiellement de symboles. Comme les
symboles sont images et émotions en méme temps, le
conte, l'allégorie ou I’histoire métaphorique seront consi-
dérés comme un moyen privilégié pour accéder au mental
inconscient et actualiser, chez soi ou chez d’autres per-
sonnes, des ressources jusque-la inexploitées.

«L’idée que mon inconscient pouvait me parler, et
moi pas, me mettait mal a l'aise, soutient J. Salomé, qui
affirme avoir longuement cétoyé le domaine de l'incons-
cient. Une relation a toujours deux pdles [...]. Il m’a fallu
45 ans pour découvrir que, moi aussi, je pouvais parler a
mon inconscient en utilisant le langage poétique, celui des
contes, de la créativité ou, si vous préférez, du symbolisme
(métaphore, allégories, etc.).»?*

Nous pourrions ajouter que l'imagerie mentale, les
livres, le cinéma, la télévision, la musique, les arts peuvent,
a des degrés divers, étre porteurs d’énergie créatrice au
niveau du mental inconscient.

30



